

Leseprobe aus Hammerschmidt, Stecklina und Steindorff-Classen, Kulturelle Bildung und Soziale Arbeit, ISBN 978-3-7799-8000-1
© 2024 Beltz Juventa in der Verlagsgruppe Beltz, Weinheim Basel http://www.beltz.de/de/nc/verlagsgruppe-beltz/gesamtprogramm.html?isbn=978-3-7799-8000-1

## Inhalt

| Vo   | Vorwort der Reihenherausgeber                                   |    |  |  |  |
|------|-----------------------------------------------------------------|----|--|--|--|
| Eir  | ıführung: Kulturelle Bildung und Soziale Arbeit                 | 10 |  |  |  |
| 1. E | Einleitung                                                      | 10 |  |  |  |
| 2. I | Kulturelle Bildung                                              | 11 |  |  |  |
| 3.   | Soziale Arbeit als "Hilfe zur Lebensbewältigung" und            |    |  |  |  |
|      | "Ermöglichung von Subjektivität"                                | 25 |  |  |  |
| 4.   | Kulturelle Bildung als "Hilfe zur Lebensbewältigung" und        |    |  |  |  |
|      | "Ermöglichung von Subjektivität"                                | 31 |  |  |  |
| 5.   | Schwerpunktsetzungen in diesem Band                             | 38 |  |  |  |
| So   | zialpädagogik und Kulturpädagogik                               | 47 |  |  |  |
| 1.   | Einleitung                                                      | 47 |  |  |  |
| 2.   | Sozialpädagogik                                                 | 49 |  |  |  |
| 3.   | Kulturpädagogik                                                 | 55 |  |  |  |
| 4.   | Das "kulturelle Mandat" der Sozialpädagogik                     | 59 |  |  |  |
| 5.   | Zeitgenössische Konzepte und eine Methodenkritik                | 61 |  |  |  |
| 6.   | Vermittlungsebenen von Kulturpädagogik in der Sozialpädagogik   | 62 |  |  |  |
| 7.   | Fazit                                                           | 64 |  |  |  |
| Ku   | lturelle Bildung und Soziale Arbeit – eine kultur- bzw.         |    |  |  |  |
|      | llektivwissenschaftliche und leibphänomenologische              |    |  |  |  |
| Pe   | rspektive                                                       | 67 |  |  |  |
| 1.   | Einleitung                                                      | 67 |  |  |  |
| 2.   | Kulturelle Bildung – von einer emanzipativen                    |    |  |  |  |
|      | kulturpädagogischen Praxis hin zu einem "Containerbegriff"      | 68 |  |  |  |
| 3.   | Kulturelle Bildung in der Sozialen Arbeit – Ästhetisches Lernen |    |  |  |  |
|      | im Trialog                                                      | 70 |  |  |  |
| 4.   | Kulturelle Bildung in der Sozialen Arbeit – eine kultur- bzw.   |    |  |  |  |
|      | kollektivwissenschaftliche sowie leibphänomenologische          |    |  |  |  |
|      | Perspektive                                                     | 71 |  |  |  |
| 5.   | Fazit                                                           | 86 |  |  |  |
|      | lturelle Bildung in der Sozialen Arbeit mit sozial              |    |  |  |  |
| Ве   | nachteiligten                                                   | 89 |  |  |  |
| 1.   | Einleitung                                                      | 89 |  |  |  |

| 2.  | Begriffliches, Maximen                                            | 90  |
|-----|-------------------------------------------------------------------|-----|
| 3.  | Kunst und Lebensbewältigung                                       | 93  |
| 4.  | Thesen                                                            | 96  |
| 5.  | Theoretisches Zwischenfazit und neuere Forschungen                | 99  |
| 6.  | Soziale Arbeit gibt eigenständige Impulse für kulturelle Bildung, |     |
|     | inszeniert und kooperiert                                         | 101 |
| 7.  | Kulturelle Bildung findet in vielen sozialen und kommerziellen    |     |
|     | Kontexten statt                                                   | 103 |
| 8.  | Fazit                                                             | 104 |
|     |                                                                   |     |
| Les | en als Strafe – Kulturelle Bildung in Zwangskontexten             | 109 |
| 1.  | Einleitung                                                        | 109 |
| 2.  | Lesen als Kulturtechnik                                           | 110 |
| 2.1 | Entwicklung des Lesens im historischen Verlauf                    | 111 |
| 2.2 | Medien des Lesens und Kategorisierungen von Textsorten            | 113 |
| 3.  | Kulturelle Bildung durch Lesen in der Sozialen Arbeit             | 119 |
| 4.  | Fazit                                                             | 127 |
|     |                                                                   |     |
| Mu  | sik in der Sozialen Arbeit                                        | 132 |
| 1.  | Einleitung                                                        | 132 |
| 2.  | Musik in der Sozialen Arbeit                                      | 133 |
| 3.  | Historischer Rückblick oder: Wie die Musik in die Soziale Arbeit  |     |
|     | kam                                                               | 138 |
| 4.  | Grundlegende Adressierungen und Konzepte                          | 141 |
| 5.  | Praxisbeispiele                                                   | 144 |
| 6.  | Anstelle eines Fazits: Entwicklungsperspektiven und               |     |
|     | Herausforderungen in Zeiten gesellschaftlicher                    |     |
|     | Transformationsprozesse                                           | 147 |
|     |                                                                   |     |
| The | eater in der Sozialen Arbeit – Kulturelle Bildung als             |     |
| kür | stlerische Forschung                                              | 151 |
| 1.  | Einleitung                                                        | 151 |
| 2.  | Theater als Kulturelle Praxis                                     | 152 |
| 3.  | Das hArt times theater als Best-Practice-Beispiel                 | 154 |
| 4.  | Performative Kulturprojektarbeit als forschender Ansatz und       |     |
|     | ihre Bedeutung für universitäre Ausbildung für die Soziale Arbeit | 166 |
| 5.  | Fazit                                                             | 169 |
|     |                                                                   |     |
|     | -Gedenkstätten und Soziale Arbeit – Georg Taubers Kunst           |     |
|     | Zugang zur Verfolgungsgeschichte von sogenannten                  |     |
| •   | ozialen'                                                          | 172 |
| 1.  | Einleitung                                                        | 172 |

| 2. | Zur Verbindung von NS-Gedenkstätten und Sozialer Arbeit   | 174 |
|----|-----------------------------------------------------------|-----|
| 2. | Wohlfahrtspflege, "Volkspflege" – Fürsorge im             |     |
|    | Nationalsozialismus                                       | 177 |
| 3. | Biografische Annäherung: Georg Tauber                     | 179 |
| 4. | Kunst als Überlebensmittel und Dokumentation              | 182 |
| 5. | "Niemand war zurecht im Konzentrationslager" – Kulturelle |     |
|    | Bildung, NS-Gedenkstätten und Soziale Arbeit              | 187 |
|    |                                                           |     |
| Au | torInnenangaben                                           | 192 |

Leseprobe aus Hammerschmidt, Stecklina und Steindorff-Classen, Kulturelle Bildung und Soziale Arbeit, ISBN 978-3-7799-8000-1 © 2024 Beltz Juventa in der Verlagsgruppe Beltz, Weinheim Basel

## Vorwort der Reihenherausgeber

Der vorliegende Band ist der siebte in der Reihe "Aktuelle Themen und Grundsatz-fragen der Sozialen Arbeit" der Fakultät für Angewandte Sozialwissenschaften der Hochschule München. Die neuaufgelegte Reihe möchte aktuelle Themen und Grundsatzfragen der Sozialen Arbeit aufgreifen und durch fundierte Beiträge zu jeweiligen Schwerpunkthemen, die regelmäßig von mehreren AutorInnen aus unterschiedlichen Perspektiven ausgeleuchtet werden, der Fachöffentlichkeit präsentieren und zur Diskussion stellen.

Die Reihe dokumentiert zugleich die Themen und Beiträge des Colloquiums Soziale Arbeit, das die HerausgeberInnen seit dem Sommersemester 2009 – bis zum Sommersemester 2019 Peter Hammerschmidt und Juliane Sagebiel, ab dem Sommersemester 2020 Peter Hammerschmidt und Gerd Stecklina – jährlich an der Fakultät für Angewandte Sozialwissenschaften der Hochschule München durchführen. Hierzu sind KollegInnen anderer Hochschulen eingeladen, ihre Expertise als ReferentInnen und MitdiskutantInnen in die Fachdiskussion der Fakultät und in den weiteren Kreis der TeilnehmerInnen des Colloquiums mit einzubringen. Mit der Aufnahme dieser Beiträge in unsere Schriftenreihe möchten wir der interessierten Fachöffentlichkeit verschiedene Perspektiven zum Gegenstand des jeweiligen Bandes zugänglich machen und zur Diskussion stellen. Die Schriftenreihe richtet sich vor allem an Lehrende, PraktikerInnen und Studierende der Sozialen Arbeit sowie an alle an der Sozialen Arbeit Interessierten.

München, im Januar 2024 Peter Hammerschmidt und Gerd Stecklina

## Einführung: Kulturelle Bildung und Soziale Arbeit

# Peter Hammerschmidt, Gerd Stecklina und Caroline Steindorff-Classen

- "1. Begriffsbestimmung Kultur: "Kultur bedeutet Pflege und Vervollkommnung eines der Verbesserung und Veredelung fähigen Gegenstandes durch den Menschen, besonders seiner eigenen Lebenstätigkeit.
- 2. Institutionalisierter Kulturbetrieb ist eine exklusive Spielwiese, kulturelle Aktivitäten tendieren zur Abgehobenheit von Wirklichkeit.
- 3. Notwendigkeit von Kulturpädagogik: Sie soll dazu beitragen, dass Kultur für alle Menschen zu einem Medium mit sozialem Gebrauchswert wird".

### 1. Einleitung

Unter dem Titel "Kulturelle Bildung und Soziale Arbeit" fragt der vorliegende Sammelband nach der Bedeutung Kultureller Bildung für die Soziale Arbeit. Das mag auf den ersten Blick verwundern, erscheint doch Kulturelle Bildung allzu oft als eine eher exklusive Angelegenheit für sozial privilegierte Menschen, während es die Soziale Arbeit überwiegend mit AdressatInnen zu tun hat, die als sozial benachteiligt anzusehen sind. Doch dieser erste Eindruck trügt. In den verschiedensten Praxisfeldern Sozialer Arbeit führen Fachkräfte mit den unterschiedlichsten AdressatInnengruppen vielfältige Maßnahmen durch, die im Fachdiskurs der Kulturellen Bildung zugeordnet werden, auch dort, wo dafür andere Bezeichnungen (wie etwa: ästhetische Bildung, Kulturpädagogik, Kunstpädagogik oder -erziehung) gewählt werden. Eine umfassende empirische Bestandsaufnahme über Angebote und Projekte Kultureller Bildung in der Sozialen Arbeit liegt nicht vor; dies zu leisten wäre Aufgabe eines umfänglichen Handbuches, das dann auch die grundlegenden Begriffe zu theoretisieren hätte.<sup>2</sup>

<sup>1</sup> So die ersten drei der "Zehn Thesen zur Kulturpädagogik" der Münchner Pädagogischen Aktion von 1976 (zit. nach: Zacharias 2015, S. 53).

<sup>2</sup> Das von Bockhorst/Reinwand/Zacharias (2012) herausgegebene "Handbuch Kultureller Bildung" bietet auf seinen nahezu 1.100 Seiten auch zahlreiche Bezüge zur Sozialen Arbeit; genauer sozialarbeiterische bzw. sozialarbeitsrelevante Praxisprojekte und -konzepte werden dort vorgestellt. Insofern stellt dieses Werk einschließlich einer Internet-Plattform, auf der die Beiträge des Bandes sowie neuerer Veröffentlichungen zugänglich gemacht werden (https://www.kubi-

Das soll und kann der vorliegende bescheidene Sammelband nicht leisten. Selbst die unterschiedlichen Medien bzw. Sparten Kultureller Bildung können hier nicht allesamt vorgestellt werden. Wir beschränken uns in den Einzelbeiträgen dieses Bandes (ausführlicher zu diesen Kap. 5) auf einige übergreifende, grundlegende Aspekte des Themas und ansonsten auf exemplarische Bereiche (Literatur, Musik, Theater, Gedenkstätten/Museen). Auf andere Bereiche, die durchaus ebenfalls in Betracht gekommen wären (etwa: Foto, Film, Kino, Tanz/Bewegung, digitale/soziale Medien), muss hier verzichtet werden. Was die Einführung in diesen Band darüber hinaus zu leisten versucht, ist eine Klärung der Grundbegriffe "Kulturelle Bildung" (Kap. 2) und "Soziale Arbeit" (Kap. 3), um darauf aufbauend im Lichte ausgewählter Theorien der Sozialen Arbeit das Potenzial des Spektrums realisierter wie potenzieller Angebote Kultureller Bildung in seiner gesamten Bandbreite in und für die Soziale Arbeit aufzuzeigen. Daran schließt sich die Vorstellung der einzelnen Beiträge des Bandes an (Kap. 5).

### 2. Kulturelle Bildung

Was unter "kultureller Bildung" zu verstehen ist, mag auf den ersten Blick einfach zu bestimmen sein, handelt es sich doch bei den beiden Bestandteilen der Bezeichnung um "gängige" Begriffe. Bei einem weiteren Blick auf die Verwendungsweise von kultureller Bildung verliert sich jedoch rasch die vermeintliche Klarheit. Wo Definitionen vorgenommen werden und, mehr noch, wo darauf verzichtet wird, offenbart sich eine große Bedeutungsvielfalt. Diese Schwierigkeit kommt nicht erst bei dem zusammengesetzten Terminus kultureller Bildung zum Tragen, sondern schon bei seinen beiden Bestandteilen: Bildung und Kultur. Der Versuch, eine befriedigende Definition von kultureller Bildung zu finden, die der Wortverwendung gerecht werden könnte, gerät rasch zu einem schier aussichtslosen Unterfangen. Behelfsweise an dieser Stelle eine – mehr oder weniger willkürliche – eigene Begriffsbestimmung vorzunehmen, würde allerdings bestenfalls eine Scheineindeutigkeit herstellen, 4 die letztlich nicht weiterhülfe. Statt-

online.de/), eine wichtige Fundstelle dar; ein Handbuch Soziale Arbeit und Kulturelle Bildung kann es aber ebenso wenig ersetzen, wie die vorliegenden Sammelbände zu einzelnen Aspekten und Bereichen Kultureller Bildung in der Sozialen Arbeit (etwa: Jäger/Kuckhermann 2004; Meis/Meis 2018; Hill/Josties 2007; Hartogh/Wickel 2019; Winkler 2022; Holzbrecher/Schmolling 2023).

<sup>3</sup> An dieser Stelle schreiben wir das erste Wort im Ausdruck "kultureller Bildung" klein. Wir nutzen diese Schreibweise, wenn es um die Worte und den noch nicht geklärten Begriff von der damit bezeichneten Sache geht. Ansonsten schreiben wir, wie ansonsten in der einschlägigen Fachliteratur üblich, "Kulturelle Bildung" groß, wenn und insofern diese Schreibeweise einen feststehenden Begriff ausweisen möchte.

<sup>4</sup> Das Begriffspaar Kulturelle Bildung regt dazu an, vielfältige Interpretationen zu erzeugen. Beides sind alltagsgebräuchliche Wertbegriffe, für die insbesondere das bürgerliche Lager die Deu-

dessen müssen wir uns hier mit einer begrifflichen Annährung bescheiden, die versucht, das Bedeutungsspektrum zu markieren und Gründe für die bestehenden Unklarheiten und Widersprüchlichkeiten namhaft zu machen. Das unternehmen wir in einem Dreischritt, bei dem wir uns zunächst um eine Klärung des Begriffs der Bildung, dann den der Kultur bemühen, bevor wir im dritten Schritt die Breite des Bedeutungsfeldes von kultureller Bildung benennen. Abschließend soll die Brauchbarkeit der dabei gewonnenen Begriffe für die Soziale Arbeit kommentiert werden.

Zunächst zur Bildung: Eine Vorstellung oder Idee von dem, was im Deutschen "Bildung" heißt, findet sich schon in der griechischen Antike, allerdings ohne dass damit ein Wort entstanden wäre, das sich direkt, bedeutungsgleich in das deutsche "Bildung" übersetzen ließe. <sup>5</sup> Zunächst fand sich im Althochdeutschen (wie ansonsten nur im Niederländischen) das Wort Bild in der Schreibweise "bilidi" und im Mittelhochdeutschen als "bilde". Die Wortherkunft gilt als unklar, seine Bedeutung ist dagegen benennbar. Bilidi bedeutete: Nachbildung, Abbild, Muster, Beispiel, Vorlage, Gestalt und auch Gebilde. Bilde bedeutete Bild, Gestalt oder Beispiel (Duden Herkunftswörterbuch 2014, S. 169 f.). Das Wort Bildung wurde im Spätmittelalter von dem einflussreichen Theologen Eckhart von Hochheim (1260–1329), meist Meister Eckhart genannt, mit einer spezifischen religiösen Bedeutung bestimmt und geprägt. Bildung war Meister Eckhart zufolge ein Prozess, in dem sich der Mensch dem Bilde Gottes annähert (Dammer 2022, S. 16).

Der heutige Begriff von Bildung, einschließlich seiner widersprüchlichen Vielfalt, wurde in der Epoche der Aufklärung und besonders durch den Neuhumanismus geprägt und wird erst vor dem Hintergrund der seinerzeitigen gesellschaftlichen und ideologischen Konstellationen luzid nachvollziehbar. Das

tungshoheit beansprucht, nicht ohne daran traditionell den Anspruch zu binden, wesentliche Institutionen des Kulturbetriebes zu definieren. Kultur und Bildung fungierten dabei als "Kampfbegriffe" eines bürgerlichen Selbstverständnisses, um damit die Trennungslinie zwischen Kulturbürgern und kultur-/bildungsfernen Schichten zu ziehen. Daraus erwuchs nicht selten auch ein paternalistisches Verständnis der Kulturvermittlung. Demgegenüber entstanden in den 1980er Jahren unter der Ägide zweier bedeutender Kulturdezernenten (Hilmar Hoffmann, Frankfurt und Hermann Glaser, Nürnberg) Bestrebungen zur Öffnung des Kulturbetriebs für alle; hier war dann von "Soziokultur" bzw. "Kultur für alle" (Buchtitel v. Hilmar Hoffmann 1979) die Rede. Wir danken Burkhard Hill für diese Hinweise.

Der griechische Ausdruck "Paideia", der Kindheit, Aufwachsen, Erziehung, Lernen und auch Bildung umfasste, ist durchaus in andere Sprachen übersetzbar (etwa: "education" und "formation"); es liegt an geschichtlich begründeten Besonderheiten der deutschen Sprache, wenn eine (direkte) Übersetzung nicht möglich erscheint (Bollenbeck 1996, S. 26). Für einige der Bedeutungselemente von Paideia oder education existiert das deutsche Wort "Erziehung", womit die begriffliche Voraussetzung dafür gegeben ist, "Bildung" (auch) selbstzweckhaft zu definieren. Zu den besonderen geschichtlichen Konstellationen in Deutschland, die diese Möglichkeit zur Wirklichkeit werden ließ, siehe weiter unten im Haupttext.

Aufklärungsdenken und dann die Aufklärungsphilosophie reichten dabei in ihren Anfängen bis ins 17. Jahrhundert in England (z. B. David Hume) zurück. Später erreichte es Frankreich (z.B. Jean-Jacques Rousseau und Voltaire), bevor es in Deutschland Aufnahme und Anhängerschaft fand (z.B. in der Person von Immanuel Kant). Im 18. Jh. wurde es für ganz Westeuropa prägend. Vernunft war der Zentralwert der Aufklärungsphilosophie, Mündigkeit das wichtigste Ziel und dies durchaus in Konfrontation mit den bevormundenden, reglementierenden Fesseln absolutistischer Staatlichkeit auf der einen sowie Religion und Kirche auf der anderen Seite. Die zunächst lediglich intellektuelle Strömung der Aufklärung entwickelte sich durch die Verknüpfung mit der Emanzipationsbewegung des Bürgertums zu einer sozialen Reformbewegung, die mit der Lossagung nordamerikanischer Kolonien vom britischen Königreich – Unabhängigkeitserklärung der Vereinigten Staaten von Amerika 1776 – und mehr noch der Französischen Revolution (1789) einen deutlich politischen Ausdruck erhielt. Ein vergleichbares (politisches) Epochenereignis fand in Deutschland zunächst nicht statt, <sup>6</sup> das geschah erst im Zuge der März-Revolution von 1848. Umso prägender waren – wohl auch deshalb – in Deutschland die Literatur und hier besonders die Epochen des Sturm und Drang im letzten Drittel des 18. Jh. sowie der Klassik, die den Sturm und Drang im letzten Jahrzehnt desselben Jahrhunderts ablöste und bis zum Vormärz (die Zeit vor der März-Revolution) reichte. Die einflussreichen Dichter dieser Epochen, wie etwa Johann Wolfgang von Goethe, Friedrich Schiller und Johann Gottfried Herder, übten neben Philosophen und (Aufklärungs-)Pädagogen bestimmenden Einfluss auf das deutsche Verständnis von Bildung aus (vgl. Bollenbeck 1996, S. 119 ff. u. S. 126 ff.; Dammer 2022, S. 16 ff.; Casale 2022, S. 85-91).

Offensichtlich ist, dass für aufgeklärtes Denken der Bildungsbegriff von Meister Eckhart unbrauchbar war, weil er sich zentral auf religiöse Vorstellungen und Ziele bezog. Doch was könnte für eine aufgeklärte, bürgerliche Gesellschaft ein angemessenes Verständnis – und damit auch Ziel – von Bildung sein? Das Wort Bildung wurde seit der Zeit der Aufklärung häufig verwendet. Anhand der seinerzeitigen (und heutigen) Wortverwendung lassen sich zwei divergente Bildungsbegriffe feststellen. Der erste Bildungsbegriff betont, dass sich Bildung allein an der Entfaltung der Persönlichkeit des Einzelnen mit seinen Fähigkeiten, Wünschen und Interessen zu orientieren habe. Dieser "individualistische" Bildungsbegriff erklärt sich aus der Konfrontation mit der Kirche, dem absolutistischen

<sup>6</sup> Was auch von den meisten deutschen Beobachtern der Französischen Revolution, trotz grundsätzlicher Sympathie mit deren Zielen, nicht gewünscht wurde. Vielmehr sollte eine Revolution, die Bürgerrechte bringen und Fessel beseitigen sollte, durch Bildungsprogramme, wie bei Schiller durch ästhetische Erziehung, erreicht werden. Oder eben (auch) durch die Fürsten selbst, die selbst Fesseln lösen und Freiheit gewähren sollten, wie etwa bei W. v. Humboldt (vgl. Casale 2022, S. 88 u. 90; Bollenbeck 1996, S. 128).

Staat und den ebenfalls unfreien, fesselnden ständegesellschaftlichen Strukturen. Eine nahezu idealtypische Ausformulierung erhielt dieses Verständnis bei Wilhelm von Humboldt<sup>7</sup>. Sein Verständnis wurde durchgehend von jenen geteilt, die auch dem Neuhumanismus zuzurechnen sind, wie etwa Goethe, Schiller, Johann Gottlieb Fichte, Johann Friedrich Herbart, Georg Wilhelm Friedrich Hegel. Der zweite Bildungsbegriff fand sich zeitlich schon früher vielfach bei den Aufklärungspädagogen, besonders den Philanthropen, denen es zwar ebenfalls um die Förderung von Vernunft ging, die aber die Nützlichkeit für die Gesellschaft als Ziel im Blick hatten. Bildung war hierbei durchaus Mittel zum Zweck, also gesellschaftsbezogen oder utilitaristisch gedacht (vgl. Dammer 2022, S. 16; Bollenbeck 1996, S. 108 ff.). Für diese Position standen etwa die Pädagogen Johann Heinrich Pestalozzi, Ernst Christian Trapp, Johann Bernhard Basedow, Christian Gotthilf Salzmann sowie der Philosoph Kant. Erklärt sich der erste ("individualistische") Bildungsbegriff als Emanzipations- und Kampfbegriff gegenüber den überkommenen herrschenden Kräften und Verhältnissen, so reflektiert der zweite ("utilitaristische" und gesellschaftsbezogene) Bildungsbegriff die Anforderungen von Verhältnissen in Gesellschaft, Wirtschaft und Staat nach Überwindung von ständischen Gesellschafts- und feudalen Wirtschaftsstrukturen sowie die Notwendigkeiten des absolutistischen Staates. 8 Die entstehende bürgerliche Gesellschaft benötigte Menschen, die einerseits aufgeklärt, vernünftig und gebildet waren (in welchem Grade auch immer), also Subjektivität entfalten konnten und mussten (vgl. Kap. 3), die sich aber anderseits auch der neuen Gesellschaft mit ihren neuen Zwängen und Zumutungen beugen und sich in diese einbinden lassen sollten. Die Aufklärungsphilosophie forderte demgegenüber nicht nur mehr als der Absolutismus, sondern auch mehr als die bürgerliche Gesellschaft einlösen konnte – und wollte. Der Humboldt'sche Bildungsbegriff enthält damit einen "ideologischen Überschuss", der über das Bestehende hinausweist. Die von Max Horkheimer und Theodor Adorno (1985) analysierte "Dialektik der Aufklärung" schlug sich mithin auch in dem widersprüchlichen Verständnis von Bildung nieder (vgl. Dammer 2022, S. 17). 9 So viel zur Geschichte.

<sup>7</sup> Siehe dazu knapp: Casale 2022, S. 90-95. Zum Zusammenhang des Bildungsbegriffs mit Humboldts staats- und wissenschaftstheoretischen sowie politischen Vorstellungen siehe: ebd., S. 96-108; Bollenbeck zu: W. von Humboldt (S. 143-148), Herder (S. 119-126), Schiller (S. 137-143).

<sup>8</sup> Auch wenn hier zuvörderst die entstehende bürgerliche Gesellschaft und weniger der Absolutismus interessiert, bleibt zu ergänzen, dass bei Philanthropen aus Sicht der Neuhumanisten eine "Koalition" zwischen "Absolutismus und Aufklärung" gegeben war, wogegen die Neuhumanisten polemisierten, weil es ihrem humanistischen Menschenbild entgegenstand (so Bollenbeck 1996, S. 155, 145).

<sup>9</sup> Sehr ausführlich und grundlegend zur Begriffsgeschichte von Bildung und Kultur als "Deutungsmuster" im Zusammenhang mit den Begriffen Aufklärung und Erziehung siehe: Bollenbeck 1996.

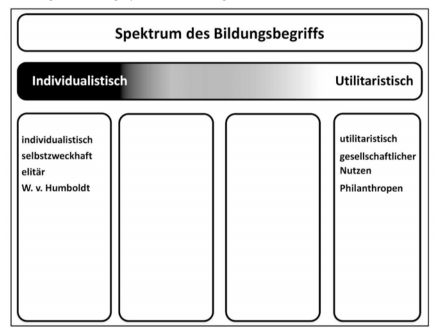
Unterschiedliche Verständnisse oder Begriffe von Bildung bestehen auch heute nebeneinander. Im Rahmen seiner Untersuchung der aktuellen Verwendung des Wortes Bildung in Deutschland identifizierte und differenzierte der Pädagoge Karl-Heinz Dammer (2022, S. 18) sechs Varianten:

- "1. Bildung als 'ganzheitlicher', d. h. möglichst alle Facetten des Menschseins berührender, Prozess der Entfaltung von Individualität
- 2. Bildung als umfassendes kulturelles Wissen häufig abgeleitet aus dem gymnasialen Kanon –, das abgegrenzt wird gegen jegliche Form von beruflichem oder anderweitig relevantem Spezialwissen
- 3. Bildung als messbarer Output der Schule und damit eng verbunden
- 4. Bildung in Form von Humankapital als Faktor zur ökonomischen Standortsicherung in der sog. 'Wissensgesellschaft'
- 5. Bildung als symbolisches Kapital, das wesentlich die soziale Position eines Menschen mitbestimmt
- 6. Bildung als Mündigkeit und damit Weg zur Emanzipation von überflüssig gewordener Herrschaft" (ebd.).

Die beiden ersten Bedeutungsvarianten von Bildung lassen sich Humboldts "individualistischem" Bildungsbegriff zuordnen. In der dritten und vierten Variante kommt eindeutig ein "utilitaristisches" Bildungsverständnis zum Tragen, wenn auch anders als bei den oben angeführten Philanthropen. In der dritten Variante ist die quantitativ forschende neue Bildungswissenschaft erkennbar, in der vierten neoliberale Wirtschafts- und Gesellschaftsvorstellungen, die seit den 1990er Jahren auch in Deutschland immer umfassender aufgenommen und anerkannt wurden. Damit finden sich auch in aktuellen Diskussionen die beiden Grundformen von Bildung, die sich schon in der Geschichte polarisiert gegenüberstanden. Einen gewissen Neuigkeitswert haben dagegen die beiden letzten Varianten. Die fünfte übernimmt offenbar – leider verzichtet Dammer auf Quellenangaben zu den angeführten Varianten – einen Gedanken der Bourdieu'schen Soziologie. Obwohl die Orientierung am Humboldt'schen Bildungsideal nicht an Nützlichkeit ausgerichtet ist, kann die Verkörperung dieses Ideals "feine Unterschiede" (Bourdieu) markieren und damit die gesellschaftliche Position einer Person markieren. Humboldts Bildungsideal wird damit nicht beseitigt, aber "funktionalisiert" und gerät dadurch allerdings in ein Spannungsverhältnis zu Humboldts Ideal. Die sechste Variante steht erkennbar in der Tradition der Kritischen Theorie der Frankfurter Schule und lässt sich ebenfalls zuvörderst auf Humboldt beziehen. Sie taugt als Herrschaftskritik, allerdings nicht in einer absoluten, sondern in einer gewissermaßen prozesshaften Art und Weise; jeweils in dem Maße, in dem Herrschaft – etwa infolge wirtschaftlicher Produktivitätsfortschritte – überflüssig wird.

Dammer, der auf Erörterungen der von ihm angeführten Begriffvarianten verzichtet, betont summarisch, dass sich hinter der Unterschiedlichkeit unterschiedliche Menschen- und Gesellschaftsbilder sowie politische Interessen verbergen. Anders formuliert: "Der Bildungsbegriff ist ein Kristallisationspunkt gesellschaftlicher Pluralität und Widersprüche" (Dammer 2022, S. 18). Deswegen werde weiter darüber gestritten. Dies sei aber nicht zu bedauern, sondern eine gesellschaftliche und politische Notwendigkeit, weil nur "so die konstitutiven Widersprüche erkennbar und diskutierbar bleiben" (ebd.).

Abbildung 1: Bedeutungsspektrum von Bildung



Quelle: eigene Darstellung

Nun zur Kultur. Das deutsche "Kultur" geht von der Wortherkunft auf das lateinische "cultura" zurück.<sup>10</sup> Cultura verwies dabei (lediglich) auf "Landbau" oder "Agrarkultur". Diesem Kulturverständnis liegt eine Differenzierung bzw.

<sup>10</sup> Dabei geht Cultura seinerseits auf das Verb colere zurück, was hegen, pflegen, bewahren und beschützen bedeutet (vgl. Fuchs 2012, S. 2; Moebius 2020, S. 17f.). Im Altgriechischen gab es keinen Terminus, der dem Lateinischen Cultura entsprach. Um dem Bedeutungsumfang von Cultra abzudecken waren zwei griechische Wörter erforderlich: téchne, was Kunst (-fertigkeit), Handwerk und Wissenschaft bedeutete und paideia, von der schon die Rede war, was für Erziehung und Bildung stand (Moebuis ebd.; ausführlicher: Bollenbeck 1996, S. 35–39).

eine Abgrenzung gegenüber "Natur" zugrunde. Der Bedeutungshof von Cultura umspannte zudem auch "Pflege"; Pflege zum einen als Pflege des Körpers zum anderen auch des Geistes (Duden Herkunftswörterbuch 2014, S. 494; Bollenbeck 1996, S. 36). Infolge der Bestimmung von Kultur als Gegenbegriff zu Natur kann alles nicht Naturgegebene, also Menschengeschaffenes als Kultur bezeichnet werden. So verwendet entsteht ein erster sehr weiter Kulturbegriff. Ein demgegenüber etwas engerer, aber immer noch weiter zweiter Kulturbegriff fasst darunter "die Handlungsbereiche, in denen der Mensch auf Dauer angelegte, einen individuellen oder kollektiven Sinnzusammenhang gestaltende oder repräsentierende Produkte, Produktionsformen, Verhaltensweisen und Leitvorstellungen hervorzubringen vermag, die dann im Sinne einer Wertordnung oder eines Formenbestandes das weitere Handeln steuern und auch strukturieren können" (Brockhaus 2022, S. 1; online). Anders formuliert: nicht alles Menschengemachte, sondern nur dasjenige, das einen bestimmten Formcharakter trägt und Wertschätzung erfährt, gilt hiernach als Kultur (ebd.). Die unter diesem zweiten Kulturbegriff aufgeführten Aspekte lassen sich in zwei Gruppen einteilen, was dann eine abermalige Spezifizierung und Engführung erlaubt, sprich die Unterscheidung zwischen praktisch-materiellen Dingen (wie z. B. Bebauung des Bodens) und geistig-ideellen (ebd.). Später eingeführte weitere Abgrenzungskriterien waren die zwischen Barbarei und Zivilisation (ebd.), die abermals zu noch weitergehenden Spezifizierungen und Engführungen des Kulturbegriffs führten.

Cultura trat als selbstständiger Begriffim späten 17. Jahrhundert durch Latein als Sprache der Gelehrten in ganz Europa (ebd., S. 5) auf und wurde in den folgenden Jahrzehnten und Jahrhunderten zu einem geläufigen Wort; ein Wort, das von den Aufklärungsdenkern "zur theoretischen Reflexion des Vergesellschaftungsprozesses verwendet" (Auernheimer 1988, S. 101) wurde. In den einzelnen Sprachen erfolgten auch vor dem Hintergrund unterschiedlicher Nationalgeschichten und politischer Konstellationen unterschiedliche Spezifizierungen und damit Engführungen des Kulturbegriffs, nicht zuletzt im Zusammenhang mit der Herausbildung unterschiedlicher Komplementär- bzw. Gegenbegriffe. Im Ergebnis führte das etwa dazu, dass im Französischen "Kultur" als ein Teil von "civilisation" verstanden wird, während im angelsächsischen Sprachraum "civilization" und "culture" eher neben, aber nicht gegeneinander stehen. Demgegenüber wurden die Begriffe Kultur und Zivilisation im Deutschen klar voneinander abgegrenzt und nicht selten – auch ideologisch aufgeladen – gegeneinander in Opposition gebracht (Brockhaus 2022, S. 2; Bollenbeck 1996, S. 47 u. pass.).

Die Gründe hierfür beschäftigten auch Norbert Elias, der im Rahmen seiner bahnbrechenden Studie "Über den Prozeß der Zivilisation" (1989, S. 1–42) der Soziogenese "des Gegensatzes von "Kultur" und "Zivilisation" in Deutschland" nachging. Bevor nun Elias Kerngedanken dazu referiert werden, soll vorab noch darauf hingewiesen werden, dass die spezifisch deutsche Prägung von Kultur zur selben

Zeit und damit im selben gesellschaftlichen Kontext erfolgte wie die Prägung(en) des Begriffs der Bildung, von der vorstehend schon die Rede war. Elias zufolge spielte für die Aufwertung, ja Überhöhung des Kulturbegriffs bei gleichzeitiger Abwertung von "Zivilisation" eine innergesellschaftliche Konfliktkonstellation sowie die vergleichsweise späte staatliche Einigung Deutschlands eine besondere Rolle. Die deutsche Aristokratie, der während der Zeit der Aufklärung die Bildung eines deutschen (National-)Staates nicht gelang, war (ebd., S. 4) frankophon und frankophil; sie orientierte sich an den höfischen Formen (um das Wort Kultur zu vermeiden) des französischen Hochadels und schottete sich sozial gegenüber den verschiedenen Mittelschichten ihrer eigenen Territorien ab. Für die Mittelschichten, insbesondere die Intelligenz, diente eine polarisierende Differenzierung der Begriffe Zivilisation und Kultur zur Kritik am Adel (Zivilisation) und zur Selbstlegitimation (Kultur). Zivilisation stand hier für das Äußere, Oberflächliche, Höfische (ebd., S. 8 ff.), letztlich den Adel, dem Kultur mit Aufrichtigkeit, Tugend, und Bildung entgegengesetzt wurde; letzteres sollte die Mittelschichten selbst charakterisieren. Sah der deutsche Adel, einschließlich Friedrich der Große, die deutsche Sprache und Literatur nur als unzulänglich an, bemühten sich deutsche "Dichter und Denker" zu jener Zeit um eben diese Sprache und Kultur – und prägten damit eben auch eine Fülle von Begriffen. Konnte damals die Frage, was spezifisch deutsch sei, nicht einfach mit Verweis auf einen Nationalstaat beantwortet werden, so trat der Verweis auf die "deutsche Kultur" (später war von Kulturnation und Kulturstaat die Rede (Bollenbeck 1996, S. 22 u. 52 ff.)) an dessen Stelle 11

Vor dem geschilderten Hintergrund mussten nicht alle "zivilisatorischen Errungenschaften" verworfen werden, aber als bestenfalls "bloß Nützliches" konnte auch diese nur als zweitrangig betrachtet werden. In Abgrenzung zu Zivilisation erlebte der Kulturbegriff etwa bei Kant, Schiller und Hegel nicht nur eine stark normative Aufwertung, sondern zugleich eine Engführung. Kultur stand damit für Kunst und Wissenschaft, das Außeralltägliche, Geistige, Höhere u. ä. Dieses Verständnis – letztlich Kultur als Hochkultur – setzt sich durch und wurde dominant (vgl. Bollenbeck 1986, S. 13 u. 15). <sup>12</sup> Darüber hinausgehende eigene Akzen-

Der Vollständigkeit halber: Diente der überhöhte, ideologisch aufgeladene Kulturbegriff zunächst (nur) als Antithese gegenüber dem (eigenen) Adel, so diente er nach der Französischen Revolution – "mit dem ganzen Bedeutungsgehalt" (Elias 1989, S. 38) – zunehmend zur Abgrenzung gegenüber konkurrierenden Nationen. "Zivilisation" wurde mit all ihren negativen Zuschreibungen, insbesondere Frankreich und England, "Kultur" insbesondere Deutschland und den Deutschen zugeschrieben (ebd.; kritisch zu der von Elias vorgenommen zeitlichen Verortung von Kultur als Antithese gegenüber anderen Nationen: Bollenbeck 1996, S. 85 f. u. 22).

<sup>12</sup> Auch wenn vordem etwa Herder Kultur als "Lebensweise" von Gruppen verstand, die ihm als "gleichberechtigt" galten (Brockhaus 2022, S. 6; Moebius 2020, S. 19 f.). Oder wenn bei Humboldt Kultur neben dem Geistigen auch das Materiell-Praktische umfasste hatte (ebd.), wobei er allerdings später, worauf Bollenbeck (1996, 144–148) entschieden hinweist, das bloß Materiell-Praktische abwertete und die Bedeutung von Wissenschaft und Kunst als "Veredelung" der

te setzte etwa Schiller, wenn er die Ästhetik als Kern der Kultur bestimmte oder Kant, indem er Kultur mit "Sittlichkeit" verknüpfte. Verbunden war dieses Verständnis von Kultur auch mit Vorstellungen über Erziehungsziele und Bildung, wovon oben schon die Rede war. So viel zur Etymologie und zur Grundlagenzeit der deutschen Begriffsgeschichte.

Das dominante Verständnis von Kultur als Hochkultur bezeichnet Bollenbeck (1996, S. 289) als deutschen "semantischen Sonderweg", ein Sonderweg, der in Westdeutschland zur Zeit des so genannten Wirtschaftswunders und der Westorientierung allmählich verlassen wurde (ebd., S. 305–312). Dabei bildete sich aber kein neues, eindeutig vorherrschendes Deutungsmuster heraus, vielmehr trat eine Begriffspluralität an diese Stelle, die bis zur Gegenwart fortwirkt. Angesichts der heute gegebenen Bedeutungsvielfalt von Kultur liegen eine Reihe von Versuchen vor, die aktuelle Verwendungsweise des Wortes kategorial zu erfassen und zu ordnen. Meist wird dabei zwischen vier bis sechs Haupt- oder Grundtypen unterschieden. Die wichtigsten Unterscheidungskriterien sind dabei die Weite bzw. Enge des Kulturbegriffs sowie die Frage nach ihrer Normativität. So unterscheidet etwa Max Fuchs (2012, S. 3 f.) die folgenden fünf Verwendungsweisen und damit Begriffe von Kultur:

- 1. "einen anthropologischen Kulturbegriff: Der Mensch als Gestalter seiner Welt und von sich selbst. Kultur als das Gemachte. Dieser Begrifferfasst die Totalität des Gattungswesens Mensch.
- 2. einen ethnologischen Kulturbegriff: Kultur als Lebensweise. Dieser Begriff erfasst die Totalität der Lebensweise bestimmter Gruppen
- 3. einen normativen Kulturbegriff: Dieser Begriff erfasst die Entwicklung und 'Veredelung' des Menschen.
- 4. einen soziologischen Kulturbegriff: Dieser Begriff erfasst das Subsystem Kultur mit den Kulturmächten Kunst, Religion, Sprache, Wissenschaft und hat die Aufgabe der Selbstbeobachtung und -deutung der Gesellschaft unter dem Aspekt des Sinns.
- 5. einen engen Kulturbegriff, der "Kultur" auf die Künste einengt. Dieser Begriffkommt etwa dort zur Anwendung, wo eine "Hochkultur" von einer Alltags- oder populären Kultur unterschieden wird" (nach Fuchs, ebd.; Nummerierung von Vf. vorgenommen).

#### Ein weiterer Begriff soll hier ergänzt werden:

6. einen (aktuellen) kulturtheoretischen Begriff, der Kultur als "Komplex von Sinnsystemen" oder "symbolischen Ordnungen" versteht, "mit denen sich die Handelnden ihre Wirklichkeit als bedeutungsvoll erschaffen und die in Form von Wissensordnungen ihr Handeln ermöglichen und einschränken" (Moebius 2020, S. 23).

<sup>&</sup>quot;Cultur" aufwertete. Durch seinen Bildungsbegriff, den Humboldt gegenüber Kultur hochstufte, wird der "Leitidee der zweckfreien und harmonischen individuellen Bildung … "Kultur" als Medium zugeordnet; das begründet den Vorrang der Objektivationen des menschlichen Geistes, der Philosophie, Kunst und Sprache!" (ebd., S. 148).

In diesen aktuellen Verwendungsweisen finden sich auch die Bedeutungen wieder, die sich schon bei der etymologischen Betrachtung zeigten. Der weitestreichende Begriff von Kultur, der anthropologische, fungiert als Gegenbegriff zu Natur. Etwas enger gefasst, aber doch sehr weit, ist das Verständnis von Kultur als Lebensweise, eine Sicht, die in der deutschen Geistesgeschichte schon von Herder vertreten wurde. In Deutschland konnte sich dieser Begriff nicht durchsetzen, anders als in den angelsächsischen Ländern, wo der einflussreiche Kulturanthropologie Edward B. Tylor zum Gewährsmann hierfür avancierte. Für Tylor (1871) gehörten zur Kultur "sowohl Gewohnheiten, alltägliche Rituale, normative Orientierungen, Sprache, Moral, Glaubenssätze, Artefakte und Kunst als auch technische und ökonomische Prozesse etc." (zit. nach Moebius 2020, S. 21). Tylors Verständnis geriet dabei etwas weiter als das von Herder, nach der Systematisierung von Fuchs reicht es vom ethnologischen in den anthropologischen Kulturbegriff hinein. Moebius bezeichnet diesen umfassenden Begriff im Anschluss an Reckwitz (2008) als "totalitätsorientierten oder als "holistischen" Kulturbegriff (Moebius 2020, S. 21). Die von Fuchs differenzierten "normativen" (3) und "engen" (5) Kulturbegriffe konvergieren in dem "klassischen" deutschen Verständnis von Kultur im Sinne von Kant und Schiller. Beide weisen in der deutschen Verwendungsweise eine normative Aufladung auf. Der soziologische (4) Kulturbegriff bzw. der differenzierungstheoretische im Sinne von Reckwitz und Moebius (ebd., S. 22 f.) ist dagegen vornehmlich deskriptiv und analytisch angelegt. Er bestimmt Kultur als ein gesellschaftliches Subsystem mit ihren Teilbereichen (z. B. Musik, Kunst, Medien, Literatur). Für diesen Begriff stehen etwa die deutschen Soziologen Ferdinand Tönnies, Alfred Weber oder Georg Simmel, der Amerikaner Talcott Parsons oder der Franzose Pierre Bourdieu. Der von Moebius (2020, S. 23), abermals in Anschluss an Reckwitz, zusätzlich noch eingeführte und über die Aufzählung von Fuchs hinausgehende weitere Begriff, den er als "bedeutungs- und wissensorientierten Kulturbegriff" bezeichnet, spielt in den aktuellen Kulturtheorien eine bedeutsame Rolle. Kultur wird hierbei als "Komplex von Sinnsystemen" oder "symbolischen Ordnungen" verstanden, "mit denen sich die Handelnden ihre Wirklichkeit als bedeutungsvoll erschaffen und die in Form von Wissensordnungen ihr Handeln ermöglichen und einschränken" (ebd.). So viel zum aktuellen Bedeutungsspektrum von Kultur.

Nachzutragen bleibt noch, dass ein durchaus ähnliches Verständnis wie das des letztgenannten "aktuellen" Begriffs (6.) schon früher von Habermas vertreten wurde, der Kultur als Vorrat der Deutungs- und Gestaltungsleistungen einer Gesellschaft versteht, aus dem ihre Mitglieder Orientierungen schöpfen und das sie zugleich verändern (nach Treptow 2001, S. 1113). Eine gewissermaßen historisch-materialistische Fassung, die das von Habermas Benannte konkreter fasst, findet sich etwa bei Auernheimer (1988, S. 120 f.). Dieser definiert: "Kultur ist ... das System von symbolischen Bedeutungen, das eine Gruppe in der Auseinandersetzung mit ihren materiellen Lebensbedingungen unter historisch bestimmten Produktionsverhältnis-

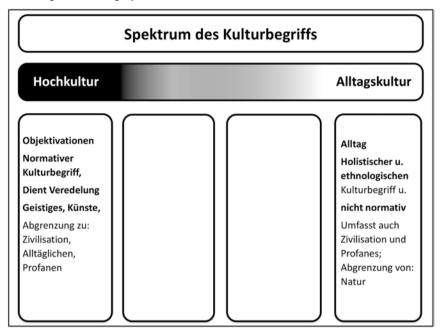
sen, in ihren Lebenstätigkeiten also, produziert und das sie gemeinsam teilt. Eine konkrete Lebensweise entsteht dadurch, daß eine Gruppe von Menschen ihren materiell bestimmten Lebensprozeß mit bestimmten kulturellen Bedeutungen versieht. Je ausgeprägter das historische Bewußtsein einer Gruppe ..., desto reicher die kulturellen Aspekte ihrer Lebensweise ... Kultur kann sich gründen auf die schöpferische Aneignung eigner Traditionen wie fremder Kulturelemente. Sie läßt sich als kollektive Arbeit an den Bedeutungen verstehen, wobei ihre Mehrdeutigkeit immer von neuem zur Deutung einlädt oder zwingt ... Die Kultur lebt in der kulturellen Praxis und durch die kulturelle Praxis der Menschen. Sie bestimmt das Verhältnis der Menschen zu ihren Lebensbedingungen. In dieser Hinsicht hat sie unter Klassenverhältnissen immer eine mehr oder weniger ideologische Komponente, wie sie auch – und sei es verschlüsselt – Klassenbewußtsein, Autonomie vermittelt (– "doppelte Artikulation" von Kultur). Die Kultur ist der jeweilig verfügbare Fundus an symbolischen Repräsentationsmitteln, Mittel der Verständigung und Selbstverständigung. Sie dient in mehrfacher Hinsicht als Orientierungssystem: Unsere Wahrnehmungsweise, unsere Tätigkeiten, unser Lebensverständnis sind kulturell bestimmt (- Kultur als das Insgesamt der 'gesellschaftlichen Organe', A. Messmann). Mittel der Sinngebung oder 'Prozeß der Sinnkonstitution' (Metscher) kann Kultur allerdings immer nur insoweit sein, als sich 'persönlicher Sinn' (Leontjew) in ihre Bedeutungen transformieren läßt (– Problem der Entfremdung und der "Unzeitgemäßheit')."13

Wie schwierig es ist, den Terminus kulturelle Bildung zu definieren, wird vor dem Hintergrund der skizzierten Vielfalt der Bedeutung der beiden Begriffsbestandteile Kultur und Bildung, offenbar. Gewiss, zwischen einigen Kultur- und Bildungsbegriffen zeichnen sich Wahlverwandtschaften ab, <sup>14</sup> aber andere begriffliche Fassungen sind zu weit und damit zu unspezifisch – insbesondere: Kultur als umfassender Gegenbegriff zu Natur (erster Kulturbegriff) – für sinnvolle Kombinationen. Wieder andere liegen von ihren Inhalten oder Perspektiven zu weit auseinander. Eine umfassende Kombination aller Begriffe (6 mal 6) in einem 36-Felder-Schema wäre damit zwar nicht ausgeschlossen, könnte aber kaum mehr Orientierung und Übersichtlichkeit schaffen. Deshalb soll darauf verzichtet werden. Eine sehr viel gröbere, gleichwohl das Bedeutungsspektrum von kultureller Bildung umfassende Heuristik erlaubt das nachfolgende Vier-Felder-Schema mit

<sup>13</sup> Hinweis zu unserer Vorgehensweise: Bei wörtlichen Zitaten machen wir Auslassungen durch drei Punkte kenntlich, wenn es sich um Auslassungen innerhalb eines Satzes handelt. Erstrecken sich das Zitat und die Auslassungen über einen Satz hinaus, dann setzen wir die drei Auslassungspunkte in eine runde Klammer. Reichen Zitat und Auslassungen über einen Absatz hinaus, dann verwenden wir eine eckige Klammer, um auch dies korrekt auszuweisen.

<sup>14</sup> So etwa zwischen dem ersten Bildungsbegriff (Entfaltung von Individualität) und dem dritten Kulturbegriff (Veredelung des Menschen), zwischen dem zweiten Bildungsbegriff (kulturelles Wissen) und dem fünften Kulturbegriff (Hochkultur/Künste). Auch zwischen dem fünften (symbolisches Kapitel) und sechsten (Mündigkeit/Emanzipation) Bildungs- und dem sechsten Kulturbegriff (symbolische Ordnung), insbesondere in den Varianten von Habermas und Auernheimer.

Abbildung 2: Bedeutungsspektrum von Kultur



Quelle: eigene Darstellung

den Eintragungen Bildung und Kultur sowie den jeweils zugehörigen beidem Polen individualistisch/selbstzweckhaft versus utilitaristisch in der Horizontale und Hochkultur versus Lebensweise in der Vertikale.

Abbildung 3: Kulturelle Bildung: Bedeutungsspektrum

|        |                                                                               | Bildung                                  |                                                                        |
|--------|-------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------|
|        |                                                                               | individualistisch,<br>selbstzweckhaft    | utilitaristisch,<br>gesell. Nutzen                                     |
| Kultur | Hochkultur<br>(normativ)                                                      | (1) elitär<br>(ausgrenzend)              | (2) kolonialisierend<br>(volkserzieherisch)                            |
|        | Alltagskultur/<br>Lebensweise<br>(deskriptiv)<br>Alltag u. deren<br>Reflexion | (3) individuell (für alle, nicht elitär) | (4) alles was, direkt ori-<br>entierend und nützlich,<br>hilfreich ist |

Quelle: eigene Darstellung

Aus diesem Vier-Felder-Schema lässt sich Folgendes schlussfolgern: Kulturelle Bildung, die

- (1) einen normativen Hochkulturbegriff und einen individualistisch, selbstzweckhaften Bildungsbegriff zugrunde legte, wäre elitär und ausgrenzend,
- (2) sich an (normativer) Hochkultur orientiert, die zum gesellschaftlichen Nutzen (möglichst) allen Gesellschaftsmitgliedern vermittelt werden sollte, wäre zwar nicht elitär, aber sie wäre für all jene, die nicht zu der gesellschaftlichen Elite gehören, nichts anderes als eine kolonialisierende Volkserziehung,
- (3) sich an einem holistischen, auf die (jeweils gruppenspezifischen) Lebensweisen von Menschen bezogenen, Kulturbegriff orientiert, könnte als individuell und nicht (unmittelbar) utilitaristisch verstanden und ausgerichtet werden,
- (4) einem holistischen, auf Lebensweisen bezogenen Kulturverständnis und einem utilitaristischen Bildungsbegriff folgt, könnte gesellschaftlich orientierend und damit nicht nur für den Einzelnen, sondern für die gesamte Gesellschaft (bzw. Großgruppen) nützlich und hilfreich sein.

Um Missverständnisse zu vermeiden, ist festzustellen, dass sich mit dieser Heuristik (nur) Idealtypen ermitteln lassen. Über die Praxis kultureller Bildung (vgl. Kap. 4) und die dort vorfindlichen Realtypen sind damit noch keine Aussagen getroffen; Idealtypenbildung ist, ganz im Sinne von Max Weber, eine Methode zur Vermessung der Wirklichkeit. Zudem ist zu bedenken, dass dieses Vier-Felder-Schema mit den Extrempolen der Bedeutungsspektren von Bildung und Kultur gebildet wurde. Dass sich die große Vielfalt von Bildungs- wie Kulturbegriffen und Projekten in der Mehrzahl nicht bei den Polen konzentrieren, sondern mehr oder weniger weit von diesen entfernt liegen, sollte schon mit der Erörterung der beiden Begriffe weiter oben deutlich geworden sein. Augenfällig wird dies spätestens, wenn man die jeweiligen Konzepte und Projekte in einem Koordinatensystem Kultureller Bildung eintragen würde, dass dem Vier-Felder-Schema entspricht (Abb. 4).